第四　日本は息の文化だった
息の芸に魅せられる
日本古来の芸道には、息の芸を見せるという要素がたくさんありました。
歌舞伎、義太夫、能、狂言、落語、浪曲、詩吟さらには大道商いの口上……。
演者の息の(技 (わざ))に、観客や聴衆は惚れ惚れと聴き入っていたという美しい時代があったのです。
『声に出して読みたい日本語』(草思社) のCD版を作る時に、当代の芸達者、息の達人の方たちにお世話になりました。
本物の声の迫力、息づかいの見事さに感激しました。
「がまの油」の口上をやってくれたのは、落語家の立川談四楼 (だんしろう)さんです。これが実にすごかった。
「てまえ持ちいだしたるは、四六のがまだ。四六、五六はどこでわかる。前足の指が四本、あと足の指が六本、これを名づけて四六のがま……」とまあ、息がいったいどこまで続くのだろうと思うくらい延々と続いていく。まさに息の芸です。
白浪 (しらなみ)五人男の、「知らざあ言って聞かせやしょう。浜の真砂と五右衛門が……」で始まる歌舞伎の名台詞 (せりふ)も、文字にしてしまうとほんの数行の短いものですが、実際に歌舞伎役者が舞台で言う時には、声に表情が入ります。
威勢よく啖呵 (たんか)を切るところあり、溜めをたっぷり取るところあり、とても文字にしてあれだけの分量のものとは思えません。「似ぬ声色 (こわいろ)で小ゆすりかたり」あたりは、深い味わいで溜め、そして一気に「名さえ由縁 (ゆかり)の弁天小僧菊之助たァ、おれがことだ」と見得を切る。
狂言師の声というのも、お腹からぽーんと息を出すことで、独特の響きがあります。
私が監修しているNHK教育の『にはんごであそば』という番組で、野村萬 (まん)斎 (さい)さんに「ややこしや」で始まる「まちがいの狂言」をやってもらったところ、これが幼い子どもたちのツボに見事はまった。
あれを普通の呼吸法で、普通の声で「ややこしや」と言っても別に何のこともない。丹田 (たんでん)呼吸を使った独特の発声法で、萬斎さんがおかしみのある言葉を繰り返すからこそ、強烈なインパクトが出たのです。
実は、古典芸能の声の出し方というのは、子どもの興味をとてもそそるものです。
NHKの番組で、赤ちゃんにいろいろな領域の声出しのプロの声を聴かせて、どんな声に一番反応するかという、ユニークな実験をやったことがありました。
二十数人の赤ちゃんを前にしてそれぞれ声を出し、赤ちゃんがじっと聴き入ったのはどの声だったと思いますか。
全員が、狂言の声に反応したのです。他の人の時には泣いてぐずついたり、ぐうぐう寝てしまったりしても、狂言役者の声が聞こえてくると、みなそれに反応したのです。
狂言の声というのは、からだが楽器のように響きわたります。それが赤ちゃんの意識も引きつけたのでしょう。
能の呼吸
こうした息の芸というものは、いずれも丹田呼吸ができなければできないものです。古典芸能を支えていたのはまさに息の技術でした。
能役者の観世 (かんぜ)寿夫 (ひさお)は、呼吸法について、興味深いことを書いています。
声と体の稽古の上で、総合的なキイポイントは呼吸法である……呼吸、それはたとえば、……息は継いでも内臓は全く動かさない、という呼吸のしかた、つまり息を吸ったことが外見上少しもわからないような「息のつめ方」というのもある。……「息のつめひらき」は、このような呼吸法をマスターした上での呼吸のダイナミズムであり、体のリズムであり、それは「語る」という芸には必要不可欠のものと思う。
(『心より心に伝ふる花』白水社)
息を吸っていることを観客に悟られないようにするために、内臓を動かさない呼吸法をするというのですが、これはとても高度な技術を必要とします。それができることによって、息のつめひらきができるようになる、と。
それを修得するには、子どもの頃から、からだを力いっぱい動かして自分の全部をぶつけるような、肚 (はら)から出す声の出し方を練習するわけです。その稽古をいつも全力でやる。常に持てる力のすべてを出して、肚の力を鍛えていく。
それを続けることによって、やがて息の継ぎ目が全く分からないような、高度な息のコントロール法をも修得していったのです。
呼吸が空間を支配する
舞台芸術とは、役者が空間を緊張させたりゆるめたりすることによって成り立っています。
演者がどういう呼吸をするか、どういう動きをするかで、場の締まり方が変わってきます。存在感のない人では、空間を支えきれない。
ところが、ある人が立つと、その人が何もしないでも立っているだけで、場、空間全体が引き締まっていると感じる。これが一流の役者です。
特に能の場合には、大袈裟 (おおげさ)な演技というものがありません。それゆえに、立っているだけで絵になり、その存在感があまりにも圧倒的で、みんなが惹 (ひ)きつけられる。そういうオーラが伝わってこなくてはいけないのです。
それを支えるのが呼吸です。呼吸の力が空間を支配する。
能が、フランスを始めとするヨーロッパ諸国で非常に高く評価されている理由は、もちろん様式美として完成されているということもありますが、演者のからだそのものが一つの特異な文化になっているからです。
こうした身体芸術は、そうたやすく確立できるものではありません。
能の舞台はご承知のように、三間四方の吹き抜けの舞台であるが、その上に立ったとき、その立った人間の前後左右上下といったあらゆる方向から目に見えない力で無限に引っぱられていて、その力の均衡の中に立つ━━。これがカマエである。逆にいえば、前後左右上下に無限に気迫を発して立つ、ということでもある。これをことばだけで説明することは至難であるが、からだ全体の力を解放し、腰なら腰というただ一点に意識と緊張を集め、すべての動きや発声のもとになる呼吸を調整して、舞台上のあらゆる行動における存在感といったものを把握することである、とでもいえばよいだろうか。
(『観世寿夫著作集二　仮面の演技』平凡社)
この「気迫ある構え」は、身体文化の結晶であると言ってもいいでしょう。
能は立つことの芸術です。上下動なく静かに移動するだけです。
そういうぶれない精神の在り方は、高い意識のコントロールを伴うものなので、その緊張度、意識の高さが観客の意識を揺り起こしてくれるのです。
ところが、逆にその意識の高さ、張り詰めた緊張感に耐えられない人は、能を見ると眠くなってしまう。能は難しいとか、退屈だと言われるのは、そのあたりにもあるのかもしれません。
世阿弥が天才的だったのは、その高度な身体文化をストーリーと絡ませたところにあります。能のストーリーには、歌舞伎のような波瀾 (はらん)万丈の展開といったものがあまりありません。最初から最後まで、さしたることが何も起きないこともある。
それは幽玄なる霊魂の世界とつながっています。今まで見ていたのは、実は旅の僧が見ていた夢の世界だった。あるいは、狂気の世界とつながっていて、老女が実は幽霊だったというような仕掛けになっています。こうした霊魂が支配しているような世界というのは、深い瞑想 (めいそう)状態にも通じます。
ですから、能はそうした脳の高い覚醒状態を楽しむものだったわけです。
笑いや気合いで「息を放つ」
一方、息を溜めた状態と放った状態の往復を楽しむのか、笑いの文化でした。
笑いには、溜めた息を勢いよく「放つ」ことで、人々の心を解き放つ役割があります。
狂言というのは、言葉は古めかしく、大真面目に演じていますが、それがなんとも言えぬ滑稽 (こっけい)さを醸し出しています。台詞の意味など分からない子どもが見ても、笑いが起こる。
笑うことは、息を吐き出すことです。吐くと同時に気持ちがリラックスし、解放されます。
授業でも講演でも、真面目なことばかりやっていると、場全体に気がこもってきてしまいます。そこでジョークを言ったり、小話や洒落 (しゃれ)を入れたりして、詰まっていた気を吐いてもらい、雰囲気をほぐすわけです。深い呼吸ができると、再び集中しやすくなる。
また、芸ではありませんが、息を強く放つものに、掛け声があります。
空手では気合いを入れる時に「エイ」とか「ヤア」といった掛け声を発します。これが気合いというものです。武道の世界では、強い息にのせて強烈な打撃などを繰り出すわけです。
祭りの掛け声も気合いを入れるためのものです。「ワッショイ」とか「ソリヤ」といった力強い言葉で、溜めている息を一気に放つのはとても面白い。集団で息が加速して出ていくことで、生命感が鼓舞 (こぶ)されます。
その息の加速度によって、他の人も気合いが入るのです。
これは、息をぐっと溜めていないと、声を出した時に気合いにならなくなってしまいます。溜める技があっての掛け声です。
そういう意味では、「啖呵を切る」のも同じです。あれは息の勢いがないと様 (さま)にならない。
溜めておいて、細く吐きながら延々と言葉を続けていく芸がある一方で、溜めておいた息を強く放つ芸、文化があった。
そして、さまざまな場所で息の見事さを味わうのは、日本人にとって、とても楽しいことだったし、人生の豊かさだったのです。
途切れることのない読経の響き
大勢で息を合わせて何かを言ったり、歌ったりすることは、私たちに強い生命力を感じさせてくれます。
『声に出して読みたい日本語』のCDに収めた般若心経 (はんにゃしんぎょう)は、何十人もの僧侶の方たちが読経 (どきょう)しているものです。
まるで、みんなが息という一つの生物を生かすためのパーツになっているようでした。延々と息が途切れることがないのです。もちろん、一人ひとりは途中で息を吸っているのですが、全体としてみんなで一緒に息継ぎをするところはない。
途中で一回も途切れることがないまま、ずっと吐き続ける呼吸法で読まれている。
聴いていて、非常に瞑想的な気分になりました。これを私の塾の子どもたちに聴かせたところ、子どももみな入り込んで聴いていました。
信仰心の深い人でなくても、読経を聴くと気持ちが落ち着いて心に平安がもたらされるのは、あの息が作り出すリズムにあるのだと思います。
もちろんお経の意味も大事ではありますが、「色即是空、空即是色、……」というのは漢語訳ですから、意味がそのまま日本人の心にすっと入ってくるというものでもありません。むしろ、読経における息とリズムが心を癒 (いや)してくれるのでしょう。
大勢の人間が力を合わせるには息を合わせる
先だって、学校で綱引きをやる機会がありました。私たちが子どもの頃には、みんなで「そーれ」と声を出して引いていたものですが、誰も声を出さないのです。子どもも大人も黙ったまま引いている。大変びっくりしました。
綱引きなんてものは、タイミングを合わせみんなで呼吸を合わせる時に、波のように一気に力が入る、その力で引っ張るものなのです。声を出すとお腹に力が入って踏ん張りが利くし、気合いが入る。
大勢の人間が力を合わせて何かに取り組む時は、必ず声を出して息を合わせるというのか民衆の知恵でした。
祭りで神輿 (みこし)を担ぐ時なども、みんなで「ワッショィ、ワッショイ」と掛け声をかけて盛り上げていきます。
地方によっては「ソリヤ、ソリヤ」だったり「ソイヤ、ソイヤ」だったりしますが、いずれにしても溜めている息を一気に放つ発声なので、その息の勢いで気合いが入るわけです。
声を出している時には息を吐いていますから、掛け声を一つに合わせるということは、息のリズムを一緒にすることです。それが神輿の揺れとみんなの息を一体化させ、弾むような動きとなるのです。
神輿を担いでいる人たちの声と息が一つになり、それに連動してからだを動かすことは、自分の力と息が全体の力と息を支えている感覚につながります。同時に、自分の息が人の息に助けられている感じがする。
私が小学生の頃、よく二クラスか三クラスの全員でプールに入って、水槽をかき回すように、みんなで円を描いてぐるぐると走ったものです。
そうすると、大勢の人間が動くことで水が動き、流れができて、ちょうど流れるプールのような状態になります。ふと走るのをやめて、水の流れにからだを任せて浮いてみる。すると自分は浮いているだけで、流れに乗ったまま動いていく。
大勢の中にいて他の人の息に助けられるというのは、そういう状態です。
息と動作が連動してみんなで一体になった感覚は、自分自身のからだが大きなものの一部になったような気がします。自分もその一部として支えている存在なのですが、同時に周囲の人たちに支えられているという実感があります。
この大きな一つのからだになったような感覚は、楽だし不安がありません。人間にとって大変気持ちのいい状態です。
掛け声なしで神輿を担ごうとしたら、全員の息が揃わずに動きはバラバラになり、気持ちも乗りにくいので、祭りも盛り上がりません。
「母ちゃんのためならえ～んやこら」というような、労働歌というものがありますが、これもまた、大勢の人が一気に力を合わせやすくする工夫です。
「え～んやこら」の部分にアクセントがあります。そこでみんなでお腹に息をぐっと溜める。その後みんなで一斉に息を吸って力を合わせることで、呼吸と力が噛み合っていく。
みんなの息が揃っているということは、それに乗っていけばいいので、やはり自分の呼吸が他の人に助けられている感じがします。神輿担ぎと同じで、それが楽な気持ちを与えてくれて、疲れを感じにくいのです。
田植え歌とか、ソーラン節のようなものも、みんな動作と呼吸を運動させるための工夫でした。どれも節回しが働き合い、それが何回も続けられるようになっています。
陽気に唄いながらやることで、息が合ってより大きなパワーが生まれる、そして疲れない。
息を合わせることが力を合わせることだというのは、ごく当たり前の知恵だったし、そういった息の文化が大衆レベルで根付いていたのです。
